
Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

Synthèse et résonances : 

Lorsqu’on l’interroge sur la nature de son métier, la réponse d’Allyn Aglaïa frappe par sa 
déconcertante simplicité : « C’est de sélectionner des artistes et des œuvres, et de les 
présenter. ». Pourtant, les cinquante-cinq minutes de cette conversation pointent vers un tout 
autre constat : derrière l’acte technique se cache une pratique curatoriale aux multiples 
dimensions. Les thèmes abordés, entre soin, micropolitique, mysticisme et résonnance, situent 
la nature du curateur loin de l’évidente sélection et présentation des œuvres. En ce sens, cette 
analyse propose de déconstruire cette définition minimaliste qui dissimule, en réalité, des liens 
bien complexes. 

Le parcours d’Allyn Aglaïa démontre d’ailleurs la nécessaire complexité du métier, où 
l’interdisciplinarité est non seulement un atout, mais également une condition. Bien que ses 
ambitions premières ne se soient pas portées directement sur le curating, le chemin de sa 
première carrière est pourtant jalonné d’expériences diverses, à la croisée des mondes de l’art, 
de la philosophie et de la politique. Lorsqu’Aglaïa quitte le journalisme, elle recherche dans 
l’art un lieu de refuge pour agir contre une linéarité et un didactisme porteur de la violence 
occidentale. Sa pratique apparaît alors sensible, notamment avec des projets comme Sentience 
où la micropolitique, concept de Deleuze et Guattari, permet à l’art une efficience intime et 
humaine. Ses projets curatoriaux sont ainsi la convergence d’une pluridisciplinarité de parcours 
et de savoirs, agissant comme une contre-violence et un contre-récit, face aux grands discours 
auxquels la curatrice fut confrontée. Cela fait écho à l’évolution historique du métier, 
notamment observée par Nathalie Heinich et Michael Pollak10. Allyn Aglaïa endosse cette 
posture d’auteure d’exposition, qui mobilise des savoirs hétérogènes pour créer du sens. Loin 
du conservateur, à la définition beaucoup plus technique, à l’image de la première définition 
citée plus haut, une auteure d’exposition comme Aglaïa ne se contente pas d’un acte de 
monstration. L’exposition n’est pas non plus un média, au sens où l’entend Jean Davallon, mais 
elle est encore davantage porteuse de sens : elle est le lieu de synergie entre l’art, l’humain et 
une certaine spiritualité. Finalement, on observe le passage d’un acte communicationnel à un 
acte relationnel. 

Cette spiritualité se retrouve au cœur de la pratique d’Allyn Aglaïa, déjà dans une dimension 
phénoménologique, mais aussi de manière beaucoup plus didactique dans sa thèse, actuellement 
en cours de finalisation, approfondissant les liens entre apophatisme et Arte Povera. Elle 
s’attache ainsi à une tentative de perception des énergies invisibles rayonnant d’œuvres qui 
peuvent sembler hermétiques et purement matérielles. Cette noble recherche se perçoit 
également dans sa pratique puisqu’elle affirme vouloir déployer le rayonnement énergétique 
des œuvres qu’elle sélectionne. Sa critique de l’exposition Arte Povera, qui s’est tenue à la 
Fondation Pinault en 2025, dévoile une lutte face au « vide-greniers » muséal pour révéler, au 
contraire, la puissance invisible des œuvres. Agir contre la chosification et pour une libre 
phénoménologie de l’art est l’une des missions principales de son acte de curating. 

 
10 Nathalie Heinich et Michael Pollak, « Du conservateur de musée à l'auteur d'expositions : l'invention 
d'une position singulière », Sociologie du travail, vol. 31, n° 1, 1989, pp. 29-49. 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

En ce sens, cette volonté phénoménologique dévoile les nombreuses responsabilités endossées 
par la curatrice. Allyn Aglaïa est bien consciente qu’un lieu n’est jamais neutre, et que 
l’environnement des œuvres agit intrinsèquement sur ces dernières. C’est le Genius loci des 
Romains, ou le Parergon de Jacques Derrida11, dont la curatrice mesure pleinement 
l’importance dans ses choix de sélection et de présentation de l’art : c’est ce qu’elle nomme le 
curating architecturel. Si l’on regarde une exposition telle OFFSCREEN, qui a notamment pris 
place dans un garage brutaliste en 2024 et dans la chapelle Saint-Louis de la Salpêtrière en 
2025, Aglaïa crée une synergie entre une atmosphère, qui s’impose, et des œuvres, qui 
s’invitent. Pour illustration, l’œuvre de Maria Stamenkovic Herranz est placée au cœur de la 
chapelle : c’est un art de guérison vers lequel convergent tous les visiteurs, qui attire et rayonne, 
et dont la forme de spirale entre en résonnance avec l’architecture circulaire du lieu. Allyn 
Aglaïa s’inscrit ainsi dans une longue lignée d’artistes, comme Richard Serra ou encore Daniel 
Buren pour ne citer qu’eux, pour qui la question du site-specific est centrale. Pour autant, elle 
ne rejette pas le White Cube théorisé par Brian O’Doherty12, prouvant qu'il incombe au curateur 
de faire surgir cette énergie, quel que soit le site. On perçoit ainsi, à travers ce curating 
architecturel, que la curatrice aspire à activer le contexte dans lequel s’inscrivent les œuvres 
afin de déployer non seulement un lien avec le visiteur mais aussi avec le lieu. C’est en 
parvenant à cette fin que les énergies et la spiritualité qu’évoque Aglaïa peuvent surgir.  

Pour que ces énergies puissent être saisies par le visiteur, une nouvelle responsabilité se dessine 
dans la pratique curatoriale d’Allyn Aglaïa. En effet, le lieu offre ainsi un espace-temps 
différent, isolé du bruit du marché de l’art et du mouvement constant du Zeitgeist, mais encore 
faut-il parvenir à ralentir et rendre attentif le visiteur, happé par ce tumulte. La scénographie 
apparaît donc jouer ici un rôle crucial, celui de complice pour faire advenir cet espace-temps. 
C’est ce qu’exprime la curatrice lorsqu’elle évoque la première salle d’OFFSCREEN : les 
œuvres méditatives de LoVid et Yarema Malashchuk et Roman Khimei portent une mission 
toute particulière. Leur caractère physiquement et émotionnellement imposant force la 
respiration du spectateur, alors contraint à l’observation et à l’écoute. Ainsi, Allyn Aglaïa 
s’inscrit dans une longue lignée d’expositions qui cherchaient justement à établir un lien avec 
le spectateur par divers moyens comme les scénographies de Lissitzky ou, même avant lui, les 
premiers effets de George Walton.  

C’est donc par diverses réponses qu’Allyn Aglaïa parvient à protéger le sublime de l’expérience 
de visite face au bruit de l’art et de la violence occidentale. L’équilibre précaire dont la curatrice 
fait preuve est la démonstration du rôle diplomatique nécessaire à l’exercice de son métier. Pivot 
de relations commerciales, artistiques et mystiques, une responsabilité davantage pragmatique 
est soulevée : protéger la transcendance de l’art face aux contraintes du marché. La curatrice 
doit donc aussi opérer un acte de sociabilité, et non plus seulement artistique. Nous retrouvons 
ici l’interdisciplinarité nécessaire au métier de curateur, qu’Allyn Aglaïa a cultivée depuis ses 
premières expériences. Elle affirme d’ailleurs cette similitude avec le journalisme : la nécessité 

 
11 Jacques Derrida, dans La Vérité en peinture (Paris, Flammarion, 1978), explore le concept du Parergon, 
à savoir l’importance des éléments extérieurs à l’œuvre mais qui la constitue. 
12White Cube. L’espace de la galerie et son idéologie, Brian O’Doherty, JRP-Ringier/La maison rouge, 2008. 
 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

d’une qualité relationnelle et d’écoute pour pouvoir naviguer avec toutes les contraintes qui 
s’imposent, que ce soit pour protéger son acte d’écriture ou pour défendre son acte d’exposition. 
Ainsi, la curatrice se place aussi comme une diplomate à qui incombe la tâche de protéger le 
sublime tout en ordonnant les contraintes.   

Cependant, cette diplomatie ne saurait se confondre avec une simple gestion administrative et 
bienveillante. L’équilibre de cette dernière tient aussi par la tension entre des contraintes 
extérieures et une riche vision intérieure. La figure de diplomate s’efface alors pour révéler celle 
de l’auteure : Aglaïa assume une subjectivité et une dimension engagée qui semblent 
nécessaires à l’avènement d’une exposition. Ainsi, la redéfinition des hiérarchies traditionnelles 
et l’affirmation de la posture d’auteure d’exposition nous poussent à observer l’auctorialité de 
la pratique de la curatrice. Allyn Aglaïa revendique que « tous les textes sont des autoportraits ». 
Tant dans l'exercice critique que dans l'appareil textuel de l'exposition, la plume d'Aglaïa n'est 
pas seulement didactique : elle est l'outil d'affirmation d'une voix propre. Loin d’être neutre 
dans ce processus, la vision de la curatrice se distille dans l’espace d’exposition de différentes 
manières, et notamment par l’écriture. Mais nous pourrions aussi noter la porosité entre artiste 
et curatrice, qui permet aussi de questionner l’auctorialité de l’œuvre et de son rapport à son 
créateur. Encore une fois, l’exemple de Maria Stamenkovic Herranz indique cette forme de co-
création qu’instaure Allyn Aglaïa. Loin de s’en cacher, elle affirme le perfectionnisme de sa 
vision, pouvant colorer les formes et les énergies que peut vêtir une œuvre. Elle incarne ainsi 
ce que Nathalie Heinich et Michael Pollak ont nommé la « stylistique » : le parti pris est assumé 
jusque dans une pratique maïeutique qui dépasse la simple sélection et l’exposition d’œuvre. 
La frontière hiérarchique s’efface pour faire advenir le sublime de l’exposition. Finalement, son 
conseil final « choisir pour soi » confirme que le curating est autant une quête interne et 
personnelle qu’un acte de monstration public. 

 Au terme de cette analyse, la définition initiale donnée par Allyn Aglaïa, « sélectionner et 
présenter », apparaît comme une litote dissimulant une ambition bien plus riche. L’entretien 
révèle une pratique curatoriale se déployant autour d’une rigueur intellectuelle, d’un 
engagement politique et d’une quête spirituelle affirmée. Loin d’être un simple moyen 
technique de monstration, l’exposition se révèle comme un lieu curateur, permettant 
l’avènement du sublime de l’art par une synergie entre les œuvres, leur contexte et le spectateur. 
Allyn Aglaïa exerce ainsi une pratique totale et subjective, où la commissaire devient la garante 
des résonances de chacun des expôts. Elle propose ainsi de travailler avec une éthique intérieure 
et relationnelle et confère au curateur le rôle premier de son étymologie : celui de prendre en 
charge, non plus seulement des objets d’art mais aussi des liens invisibles unissant le lieu, 
l’œuvre et l’humain.  

 

 

 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

ENTRETIEN AVEC ALLYN AGLAÏA 

Allyn Aglaïa est une curatrice, écrivaine et artiste résidant à Paris. A l’issue d’une première 
carrière en journalisme, elle choisit en 2019 de se tourner vers le curating. Elle participe alors 
à de nombreux projets, dont les derniers en date sont OFFSCREEN 20251 ou encore une 
exposition dédiée à Alfredo Jaar à La Patinoire Royale Bach à Bruxelles. Allyn Aglaïa est 
également critique d’exposition. Elle finalise actuellement une thèse sous la direction d’Avita 
Ronell sur les liens entre Arte Povera et Apophatisme. Cet entretien se propose de retracer le 
parcours, la pratique et la pensée pluridisciplinaire d’Allyn Aglaïa. 

 

*** 

 

M.M : Vous avez eu un parcours initial très vaste : vous avez étudié l'histoire de l'art, les 
sciences politiques, la philosophie…Parallèlement, vous travailliez également dans une 
galerie en tant qu'assistante. Vous meniez toutes ces activités de front. Est-ce que le choix 
du curating était une évidence dès le départ ? Quelles étaient vos ambitions de jeunesse ?  

A.A : Non, pas du tout… Alors… Décrire mon parcours… En fait, j’ai toujours été intéressée 
par l’art. J’ai étudié l'histoire de l'art, même au lycée au niveau universitaire aux États-Unis. Et 
j'adorais ! La première fois que je suis venue en France, quand j'avais 16 ans, j'ai acheté la carte 
musée et j’ai visité tous les musées. C’est tout ce que j'ai fait ! Alors, j'étais toujours super 
intéressée par ça, mais, à la fois, j'étais aussi très politique dans ma jeunesse. J'étais activiste 
pour les droits humains, et tout ça… Oui, à l'université, j’étais dans une université de liberal 
arts, donc on fait des études plus vastes qu’en France où l’on se spécialise un peu plus tôt, je 
crois. Au début, j'étais en philosophie, et j'étais super inspirée par ça. Puis, après, j'ai suivi un 
cours de sciences-politiques et j’ai été très touchée par les études africaines. Donc, j'ai vraiment 
suivi cette ligne pendant 10 ans. Alors, déjà à l'université… oui, j'ai travaillé dans une galerie, 
et d'autres choses. Lorsque j'ai terminé mes études, mes premières études, j’ai travaillé aux 
Nations Unies et j'ai commencé mon parcours de journalisme. Mais, déjà à ce moment-là, quand 
j'étais à New York, tous mes amis étaient des artistes, des galeristes, et tout ça... Alors, moi, 
j'étais toujours aux Nations Unies, mais j'avais aussi toujours ce côté plus intime, très sociale… 
Mais, comme je suis super sérieuse sur mon travail, je me suis vraiment identifiée comme une 
journaliste pendant ces 10 ans. Lorsque j'ai vécu en Haïti, tous mes amis étaient professeurs à 
l'université des arts. Ensuite, j'ai fait une exposition pour eux à New York avec des amis… 
c'était juste des choses qui se passaient comme ça. Mais, à la fois, j'étais tellement sérieuse dans 
l’idée de suivre et construire cette carrière en journalisme. Quand j'avais vingt-sept ans, j'ai reçu 
une bourse importante pour aller au Nigeria pour faire de l'écriture. Pendant cette période-là, 
j’ai eu un peu plus le temps de méditer… et j'étais vraiment impliquée dans la communauté des 

 
1 Co-fondé et dirigé artistiquement par Julien Frydman en 2022, OFFSCREEN est un événement dédié aux 
pratiques de l'image fixe et en mouvement. En marge du format traditionnel des foires d'art, il privilégie des 
installations in situ dans des lieux portant une forte identité architecturale, tels que le Grand Garage 
Haussmann (2024) ou la Chapelle Saint-Louis de la Salpêtrière (2025). 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

artistes et des commissaires là-bas. A ce moment, ce qu’il se passait avec l’art là-bas était très 
actif, super inspirant, et super intéressant. Parce que la scène est assez petite, comme presque 
partout, c'était assez facile de traverser entre les choses communautaires et les choses super 
internationales. Alors, ce moment était vraiment comme une formation presque spirituelle, où 
j'ai vu pour la première fois ce monde de l’art un peu plus large. Au même moment, j’ai fait 
beaucoup pour ma pratique personnelle, sur mon écriture qui est devenue beaucoup plus 
expérimentale. Je faisais de l'art aussi, de la photographie, de la recherche artistique. J’ai exposé 
dans des musées, ma maison est devenue une résidence d’artistes, et tout ça... Mais, tout était 
vraiment comme des choses qui se passaient comme ça autour de moi. J'ai fait du commissariat 
d’expositions au Nigeria, des expositions à l'étranger… je travaillais beaucoup avec des artistes 
très proches pour réfléchir ensemble sur des projets… Et puis, finalement, je me suis dit :  « OK, 
qu'est-ce que je vais faire ? Qu'est-ce qui se passe ? Où est-ce que je veux le faire ? ». Donc, à 
ce moment, j'ai pris un an où j’ai fait plusieurs résidences. C’est pendant ce temps que j'ai décidé 
que ce ne serait pas en Afrique, mais quelque part d’un peu plus globale. Après réflexion, je 
suis venue en France. J'ai repris les études à ce moment, en philosophie, en art et en pensée 
critique. J'ai aussi ajouté des études à l'école de Louvre. J’ai fait tous les cours en tant 
qu’auditrice. 

M.M : Oh, quels cours avez-vous suivi ?  

A.A : Les trois années d’histoire de l’art, et puis des cours de spécialité. J'ai étudié avec 
Jonathan Pouthier du Centre Pompidou, avec qui j'ai travaillé après par ailleurs. J'ai tellement 
apprécié ces cours là, mais il fallait que ce soit en plus de mon master très philosophique et 
théorique. Enfin, j'ai décidé que c’était du commissariat que je voulais. Mais, c’était dans ma 
trentaine. Et puis, j'ai relancé une deuxième carrière. 

M.M : Vous avez trouvé le journalisme trop violent, dont vous avez choisi de vous 
détourner. Est-ce ce constat qui a motivé votre transition vers le curating ?  

A.A : Un peu, oui… parce que c’est au Nigeria que j'ai eu le temps de vraiment élargir mes 
manières de voir. J'ai trouvé le journalisme trop linéaire et didactique pour le monde qu’on 
expérimente. J’avais même écrit un grand article sur la manière dont l'art contemporain nous 
permet cette liberté d'expression, ces modalités différentes… C'est toujours vrai, je crois… un 
peu.  

M.M : Justement, le curating a-t-il représenté pour vous un nouvel espace de liberté ? Le 
voyez-vous comme une réponse à la violence que vous avez ressentie dans le journalisme 
? Comme une contre-violence ? 

A.A : Un peu… Ce qui est bien avec le curating, c'est que… En fait, maintenant que j’ai fait les 
deux, je vois beaucoup de similitudes. Les deux carrières sont complètement différentes, mais 
à la fois très similaires. Les deux sont très relationnels. Pour le journalisme, c'est toujours en 
dialogue avec quelqu'un, une intimité avec quelqu’un. Le curating aussi, c'est tout une relation 
avec les artistes, et avec plein d’autres personnes ! [rires] C’est super ! Il y a beaucoup d'acteurs 
qui s'impliquent. Il y a donc ce côté très social, très extraverti, qui est nécessaire. Mais, à la fois, 
pour les deux, si on écrit, si on réfléchit, si on fait de la recherche… il y a aussi un côté introverti. 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

Et ça, c'est bien pour moi parce que j'ai besoin des deux. Je crois que le monde de l’art est aussi 
violent. C’est ça le problème. [rires] Je ne peux pas dire que le curating guérit. Non, non, je ne 
peux pas dire ça.  

M.M : Est-ce la même violence ? Dans le journalisme, vous dénonciez un regard occidental 
suprémaciste. Si on fait un parallèle avec Jacques Derrida, que vous mentionnez souvent, 
et la déconstruction2 : est-ce que cette théorie s'applique aussi à l'art ? Y retrouve-t-on ce 
même regard "supérieur" et binaire, ou s'agit-il d'une violence différente ? 

 A.A : Une violence différente, je pense… Bon, je crois que cette violence existe aussi dans le 
monde de l’art, mais ce n’est pas ma question. Pour moi, l'art, c'est plutôt énergétique, ce que 
j’apprécie d’ailleurs. Il y a différentes manières de voir, des niveaux différents. Idéalement, les 
liens qu'on crée dans les expositions, ou même avec les réseaux et avec les artistes, ce sont des 
énergies, des ondes spécifiques. Il y a plusieurs mondes de l’art qui existent à la fois, et il faut 
trouver lesquels on veut parcourir, et essayer de trouver cette énergie, de nourrir cette énergie 
et d’élargir cette énergie dans le monde. Je crois que, en tant qu’êtres humains, on a tous la 
capacité de percevoir ces énergies un peu plus sublimes… mais, tout le monde n’y accède pas, 
ni ne le cultive. Il faut être assez spécifique et dur pour les créer, les trouver, les protéger, les 
nourrir… Et je crois qu’il y a une ouverture qui se passe quand on réussit à activer cette énergie. 
Si on veut vraiment se poser la question du « pourquoi faire ça ? », il y a une côté libérateur là-
dedans. Bien-sûr cela peut guérir, même juste pour se souvenir d'ouvrir les yeux à des choses 
différentes… Je crois que oui, c'est une contre-violence à la base, peut-être… Mais, chez moi, 
ce n’est pas direct. Il y a beaucoup d'artistes qui font de l'art où ils essaient justement de 
vraiment combattre la violence du monde. Mais ça, pour moi, c’est juste trop didactique et ça 
n'active pas ce truc qui m'intéresse. Il y a un lien avec toute la réflexion du début de mon 
parcours, toutes ces études et cette formation…parce que le journalisme, à la fin, c'est une 
manière de se former par les relations et ce que je veux activer dans le monde maintenant. Mais 
ce n’est pas linéaire.  

M.M : À propos de cette manière d'agir, de combattre la violence du monde de manière 
plus implicite, est-ce que votre projet Sentience3 en est une forme ? Vous y évoquez le 
concept de micropolitique. L'idée est-elle justement de recréer du lien pour permettre aux 
gens de retrouver leur humanité, de sortir de la déshumanisation, et d'atteindre ainsi une 
forme de libération ? 

A.A : Oui, c’est exactement ça ! J’aurais voulu voir ce projet aboutir. J’espère qu’il reste des 
traces dans la chapelle.  

M.M : D'ailleurs, vous évoquez la trace. Cela semble paradoxal pour une œuvre comme 
Sentience, qui est une expérience très momentanée, très sensible et profondément 

 
2 Concept développé à la fin des années 1960, notamment dans son ouvrage De la grammatologie (Paris, 
Les Éditions de Minuit, 1967), Jacques Derrida étudie et critique la binarité structurant la pensée 
occidentale et la dominance tacite de l’un des deux termes sur l’autre. 
3 Sentience est un concept curatorial développé par Allyn Aglaïa. Le projet explore la sensorialité et l'écoute 
comme moyen de contrer la déshumanisation de notre système social actuel. Jamais réalisé, il aurait dû 
se tenir dans une synagogue désaƯectée. 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

humaine. Pourtant, l'archivage est une question centrale dans l'art contemporain et pour 
l’histoire des expositions. Est-ce que l'exposition doit laisser une trace, ou doit-elle 
simplement exister le temps de sa durée, surtout lorsqu'elle touche à l'humain et à 
l'émotion comme ici ?  

A.A : Oui, je crois que les traces sont importantes. Il faut sentir les expositions, avoir 
l'expérience des expositions. Dans toutes nos errances… Harald Szeemann n’est plus là, 
Germano Celant n’est plus là…mais on a toujours les échos de leur travail et c'est grâce à ces 
traces qui existent. Les traces, qu’est-ce que cela signifie ? Ce sont les sites web, les photos, les 
vidéos, les catalogues… On peut faire tout ce travail avec la même précision pour avoir quelque 
chose de sublime, même dans ce qui reste après.  

M.M : D’ailleurs, Sentience devait prendre vie dans une synagogue. OFFSCREEN s’est 
matérialisé dans un garage, une chapelle... Vous travaillez dans des espaces à forte 
personnalité. Le lieu vous est-il généralement imposé ou le choisissez-vous ? Si l'on refait 
appel à Derrida, il affirme que le contexte façonne l'œuvre : quelle est pour vous 
l'importance du lieu pour une curatrice ? 

A.A : Pour moi, c'est super super super important. En fait, je trouvais déjà les textes très 
corporels. Il y a déjà quelque chose de l’expérience physique dans la lecture. Quand j'ai fait le 
saut entre le texte et l'exposition, c'était pour avoir cette dimensionnalité, et ce sentiment 
d’expérience physique qui parle avec tous les sens différents. C’est pour permettre aux œuvres, 
qui ont déjà ces énergies, de s'exprimer. Comme les êtres, comme les personnes, il faut créer 
l'ambiance pour s’exprimer. Ce qui m'intéresse, c'est le curating architecturel. Par exemple, c'est 
pour cela j'étais attiré par l’idée de travailler avec Julien4, qui est le directeur artistique 
d’OFFSCREEN, et avec qui je travaille dans d'autres projets aussi. Avant de le rencontrer, 
j'avais déjà vraiment cette sensibilité, comme vous l’avez lu dans Sentience. Lorsque j’ai fait 
une résidence chez moi, c'était tout une romance avec le lieu. C’est vraiment un espace qui 
permettait cette ouverture d'esprit et une transformation qui peut s’y produire grâce au Tropical 
Modernism qui est très ouvert et où il est possible de prendre le temps. J’avais donc déjà cette 
sensibilité. Ensuite, et je ne sais même pas si Julien était conscient qu'il était assez doué avec 
ça, mais j'ai vu qu'il avait cette sensibilité. C'est pour cela que j'ai voulu travailler avec lui. Alors 
oui, le lieu c'est super important. Parfois, quand on est commissionné pour réaliser un projet 
dans un endroit peu inspirant, c'est très difficile. On peut faire le mieux possible, mais  j'ai des 
expositions qui me sont presque un échec parce que il n’y a pas cette expérience. Et si on ne 
fait pas ça, ce n’est pas intéressant.  

M.M : Donc, le White Cube pour vous ?  

A.A : Il y a des white cubes qui sont très beaux. Ce n’est pas un problème. 

M.M : Donc, le rôle du curateur est de réussir à faire parler le lieu, et de faire en sorte que 
les œuvres entrent en résonnance avec cet espace ? 

A.A : Oui, c’est ça. 

 
4 Julien Frydman est le directeur artistique et co-fondateur d'OFFSCREEN, créé en 2022. 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

M.M : C'est donc l'un des enjeux du métier. Si l'on revient à une vision plus large : quels 
sont, selon vous, les rôles majeurs du curateur ? Comment décririez-vous votre profession 
? 

A.A : C’est de sélectionner des artistes et des œuvres, et de les présenter. [rires] 

M.M : C’est quelque chose d’intuitif pour vous ? Ou est-ce beaucoup de recherche ? Quel 
est votre processus ?  

A.A : C’est les deux. C'est intuitif, et puis l'intuition doit être suivie par la recherche.  

M.M : C'est donc d'abord un sentiment. Vous choisissez les artistes à l'œil et à l'émotion, 
avant de théoriser. Dans ce processus, quelle place laissez-vous ensuite à la relation avec 
l'artiste ? Une fois le choix fait, avez-vous une autorité totale sur la sélection des œuvres 
et la scénographie, ou préférez-vous être dans un dialogue permanent ? 

A.A : Ça dépend de la situation, idéalement. Je suis assez impliquée. Par exemple, avec Maria 
[Stamenkovic Herranz], pour OFFSCREEN5… je la connaissais depuis deux ans. J'ai lu son 
livre, qui est super beau. J'ai voulu faire quelque chose avec elle…mais ça a pris du temps. Je 
ne savais pas quoi faire, peut-être avec la galerie…j’avais des idées différentes. Il y a eu 
tellement de démarches, je ne vais pas tout dire. Mais, pour conceptualiser l’œuvre, c’était site-
specific. Elle a fait plusieurs performances, mais je voulais This Mortal House Building. On se 
demandait ce qu’on allait faire dans ce lieu. On a réfléchi ensemble, discuté de l'histoire du 
lieu… puis, elle a voulu faire la spirale Fibonacci qui a cette énergie de guérison et cette énergie 
très féminine. On a pensé à faire une plateforme, mais finalement on s’est rendu compte que 
c’était trop grand. On a beaucoup travaillé le truc ensemble. C’est la troisième This Mortal 
House Building qu’elle fait. La première était à Istanbul, et la seconde était à Amsterdam mais 
elle avait les yeux ouverts. J’ai insisté pour qu’elle ait les yeux bandés. Oui, je suis super 
impliquée dans le développement et j'aime bien ça. On discute ensemble aussi : Qu'est-ce qu'on 
fait avec les traces ? Est-ce qu'on peut garder les choses ? Comment est-ce qu'on peut faire la 
conservation ? Est-ce qu'on va faire des éditions spéciales avec les briques ? On réfléchit 
ensemble sur la performance et ce qui reste après. Parce que l’œuvre, c’est la performance. 
Mais comment peut-on faire des traces des œuvres également, qui peuvent être collectionnées ? 
Ce n’est pas juste la documentation. C'est aussi quelque chose de haut niveau. Je suis peut-être 
un peu trop impliquée parce que je suis même allée à la briqueterie avec elle cette semaine pour 
faire des tests. Finalement, les quatre-vingt-dix-neuf premières briques de la spirale seront 
utilisées pour créer une édition limitée. Alors, on a réfléchi ensemble. On est vraiment en 
dialogue. Alors, c'est son travail, c’est sûr, mais je me vois aussi là-dedans. C’est à elle. 
Evidemment c’est son travail. Mais, quand j'ai vu OFFSCREEN, je me suis dit : « Ok voilà, je 
vois un peu le shape of my spirit. ».  

M.M : C'est peut-être même utile parce que parfois l’artiste peut être trop proche de son 
œuvre justement. Le regard de la curatrice peut parfois lui permettre de prendre du recul.  

 
5 Maria Stamenković Herranz, This Mortal House Building, performance de longue durée (construction 
d'une structure spirale de 1440 briques, les yeux bandés, pendant six jours, huit heures par jour).  



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

A.A : Oui, j’adore penser avec les artistes. C'est ce que je faisais tous les temps avant de devenir 
commissaire. Lorsque que ce n'était pas mon métier, au Nigeria, j'avais des amis avec qui on 
discutait pendant des mois à propos de projets et de concepts. Et j'adore faire ça. Par exemple, 
pour l’exposition d’Alfredo Jaar qui a lieu à Bruxelles6, on a beaucoup pensé ce qu’on allait 
faire avec le texte, mais aussi avec le lieu qui est très architectural. Tout ce processus en dialogue 
avec les artistes, j’adore.  

M.M : Plus tôt, vous évoquiez la nécessité de travailler avec de nombreux acteurs autres 
que les artistes. Qui sont ces collaborateurs principaux ? Est-ce plutôt une contrainte ou 
un enrichissement ? J'ai cru comprendre que votre collaboration avec Julien Frydman 
relevait clairement de l'enrichissement... 

A.A : Oui, oui ça c’est sûr ! 

M.M : Mais j'imagine qu'il y a des situations plus compliquées. Est-ce que cela prend 
parfois le pas sur le travail de création ? Comment gérez-vous les compromis qui doivent 
nécessairement se faire ? 

C’est quelque chose que je suis en train de développer. Au début, j'étais super focus sur les 
relations qui sont enrichissantes et importantes, comme avec Julien, avec les artistes, avec des 
collègues commissaires qui font du travail que je respecte. Ce sont des relations très riches et 
importantes, qui me nourrissent énormément. C'est une priorité, de protéger et de créer l'espace 
pour ça, être présente quand c'est possible… Ça, c’est la première priorité. Mais, il y a tous les 
autres acteurs, et il faut aussi être bien avec eux. J’essaye de développer ça un peu plus. J’essaye 
de rester patiente et de convaincre de manière douce pour ne pas juste imposer ce que je veux, 
mais pour arriver à une fin où tout le monde trouve son compte, où on est tous ensemble et tout 
le monde est content, mais on fait ce que moi je veux. [rires] Je suis toujours en train de 
développer ça… Il y a les collectionneurs, les galeries, des acheteurs, ceux qui ont besoin de 
vendre, ceux qui soutiennent l’art…. Tout le monde ne place pas sa priorité primaire dans le fait 
d’avoir un moment de transcendance. Il y a d’autres priorités. Il faut naviguer avec tout ça, 
d'une manière diplomatique et effective. Je trouve que c'est important pour le métier. Je suis 
toujours en train de travailler là-dessus.  

M.M : Justement, dans vos expositions, on sent que le silence, ou encore l’intériorité sont 
des notions importantes pour vous. Mais est-ce compliqué d'intégrer cela dans des 
expositions, alors que le bruit du marché de l'art est omniprésent et parfois pesant ? Est-
il facile de trouver l'équilibre entre ces deux réalités ?  

A.A : Une de mes choses préférées dans ce travail, c’est ces moments seules et si longs avec 
les œuvres. C'est un privilège énorme. A OFFSCREEN, l’année dernière, au Grand Garage 
Haussmann, l’installation de Chantal Akerman7 était…oh my god … [rires] avoir des moments 
intimes avec l'art, c'est wow, c'est vraiment un privilège. C’était pareil avec Alfredo Jaar. Il y a 

 
6 Alfredo Jaar : La Fin du Monde, exposition à la Galerie La Patinoire Royale Bach, Bruxelles, du 4 septembre 
2025 au 14 février 2026 
7 Chantal Akerman, installations vidéo La Chambre (1972/2007) et Là-bas (2006) présentées par la galerie 
Marian Goodman lors d'OFFSCREEN 2024 au Grand Garage Haussmann, Paris. 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

des moments où on est tout seul avec l'art. J'adore ces moments. Mais, bien sûr, on veut que 
tout le monde vienne. C’est super beau quand l'exposition arrive à ralentir les gens. C'est 
quelque chose pour l'audience qui n'est pas forcée. A OFFSCREEN, cette année, on a pensé 
beaucoup à ça. Pour arriver jusqu’à la chapelle, il y a cette grande allée, c’est énorme. Je me 
suis demandée comment ralentir les visiteurs à l’entrée, pour éviter qu’ils ne fassent qu’un tour 
vite-fait. C’est pour cela que nous avons fermé la première salle, avec une grande œuvre à 
l’entrée, puis une seconde super méditative8. C’est une manière de bloquer les gens, et de leur 
faire prendre leur temps.  

M.M : C'est une réussite, c'est exactement ce que j'ai vécu. Je me souviens avoir été saisie 
dès l'entrée par cette œuvre avec les écrans. Le cartel étant discret, j'ai été obligée de 
regarder avant de lire. Pareil, pour la seconde, j’ai ressenti l'émotion de ces enfants 
endormis avant de chercher une explication. C'était très fort de commencer par cette 
découverte sensible plutôt que par des noms établis. 

Justement, en parlant de cartels et de transmission du savoir : vous écrivez beaucoup. 
Quelle place occupe l'écriture dans l’exposition ? Est-elle présente dès le processus de 
conception ou sert-elle davantage la médiation ? 

A.A : Pour OFFSCREEN, j’ai travaillé sur tous les cartels. Mais, ça dépend. J'aime bien écrire 
les textes pour les expositions. L’écriture, c’est deux choses différentes. Un des commissaires 
qui était comme un mentor pour moi, et qui a essayé de me convaincre de faire ce métier, disait 
que les écrivains font les meilleurs commissaires, writers make the best curators. Je ne sais pas 
si je suis d'accord, mais c'était bien pour moi et mon processus. Les deux sont très différents. 
Normalement, les choix sont faits intuitivement, mais je lis beaucoup aussi, comme ça la 
médiation est facile. La médiation n’est pas quelque chose où je travaille beaucoup. C'est facile 
pour moi d’étudier les œuvres et de les expliquer, en général. Mais, écrire un texte sur un artiste 
est très important parce que le processus d’écriture est un temps séparé, un focus très profond. 
C’est une manière d'avoir une relation avec l’œuvre qui est très profonde. Si j’ai des sentiments 
un peu complexe, autour d'un artiste, le processus d'écriture me donne le temps de les dépasser 
ou de mieux les comprendre mieux. J’écris beaucoup sur les expositions. La critique est une 
autre manière de théoriser, une autre manière de voir, en parallèle aux expositions. Les deux 
sont très différents, mais très complémentaires.  

M.M : D'ailleurs, votre pratique de la critique d'exposition vous permet-elle de porter 
justement un regard critique sur vos propres choix curatoriaux ? Est-ce que cet exercice 
vous inspire aussi pour vos propres projets ? 

Oui, évidemment. Je crois que c’est Susan Sontag qui a dit un jour que ce n’était pas la peine 
d'écrire sur les choses qu'on n'aime pas. La vie est courte, pourquoi passer le temps à dire ce 
qui ne va pas ? C'est plus intéressant de passer le temps avec des choses qu'on apprécie. Par 
exemple, j'ai écrit sur l'exposition de Wolfgang Tillmans et ma lecture de cette exposition était 
très architectural. J’étais vraiment touché par la manière dont il a activé l’espace, et c’est 

 
8 LoVid (représenté par Picture Theory) avec l’installation vidéo 486 Shorts (2006) et Yarema Malashchuk & 
Roman Khimei (représentés par la Galerie Poggi) avec l'installation vidéo You Shouldn't Have to See This 
(2024), pour OFFSCREEN 2025. 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

clairement ma sensibilité lorsque je pense aux expositions. D’écrire sur cela, c'est une manière 
de donner voix à ma propre voix curatoriale. Si on lit ce que j'écris, on peut sentir la sensibilité 
de mon travail également. Je pense que tous les textes sont des autoportraits, au final.  

M.M : Et en ce moment vous écrivez aussi une thèse, sur l’apophatisme et sur l’Arte 
Povera. Ce n'est pas un lien qui paraît immédiat, mais si l'on réfléchit à la question de 
l'ineffable, cela prend tout son sens. Comment avez-vous eu l'idée de connecter ces deux 
notions ? 

Oui, c’est un autoportrait aussi ! [rires] D'où venait cette idée ? Je ne sais pas… Je ne me 
souviens plus. Quand j’ai repris les études, j'ai étudié la philosophie, l'histoire d'art et la 
théologie, je ne savais pas encore si c’était bien de l'exprimer, quand je parle de cette activation 
de l’expérience sublime ou mystique. Je me suis sentie un peu plus à l'aise en parlant avec 
Alfredo Jaar, qui m'a expliqué quelques œuvres qu'il a collectionné. Il m’a notamment parlé 
d’une œuvre d’Alighiero Boetti du nom de Mistico Romantico, en disant : « Oui, c’est moi ». 
Et j’ai répondu : « Vraiment ? Toi, tu es mystique ? C’est pour ça qu’on se comprend». Alfredo 
est architecte, donc il a une manière de penser super cartésienne. Il est très direct. Pourtant, ses 
œuvres activent ce truc. Il m’a affirmé que certaines personnes trouvaient cela contradictoire, 
mais lui se disait : « Pourquoi pas ? ».  Normalement, on a tous accès au mysticisme, mais c'est 
difficile à activer. Il faut faire plein de choses, choisir où le faire, se nettoyer, être très précise… 
D’avoir accès à cette énergie qui est en nous tous et partout dans le monde, mais qu’on ne voit 
pas toujours. Il y a d’autres énergies qui existent, il faut choisir. Alors, tout ça, pour moi, c'est 
vraiment divin. De pouvoir toucher ces choses, c’est divin. Les artistes que j’adore, comme 
Kounellis, par exemple, ont dans leurs œuvres… C'est pour cela que j'ai détesté l'exposition 
Arte Povera à la Bourse du Commerce9. Ils n'ont pas donné l'espace aux œuvres d'activer 
l'espace justement. On aurait dit simplement des choses, un vide-greniers d’Arte Povera.  

M.M : Je suis assez d’accord avec vous. L’œuvre et l’environnement ne résonnaient que 
peu. On ne ressentait pas la phénoménologie des œuvres. Ça doit être frustrant à voir 
lorsque l’on travaille dessus !  

Oui, c’était très étrange. Normalement, les œuvres de ces artistes fonctionnent par une énergie 
subtile, qui activent quelque chose. Ce n’est pas la pierre posée là qui fait l’expérience, c’est 
quelque chose de plus énergétique encore. Et donc, j’ai voulu chercher une manière d’explorer 
ça par la théologie négative. Je fais aussi une double lecture de la théologie négative, à part des 
penseurs français athéistes, qui utilisent cette grammaire de l’apophatisme. En fait, ils prennent 
la grammaire de cette théologie négative, et puis ils changent ce qu’est Dieu là-dedans. Ça c'est 
important, quand on parle de mysticisme, ce n’est pas ce n’est pas la religion, c'est encore autre 
chose. C'est vraiment au-delà de la religion qu'on active cette relation divine. Ce n’est pas ce 
n’est pas quelque chose de l'église, c'est quelque chose d’un peu plus sublime encore.  

M.M : Est-ce que vous cherchez à convoquer ce divin dans vos expositions ? 

A.A : Oui !  

 
9 Arte Povera, Bourse de Commerce, Paris, du 9 octobre 2024 au 20 janvier 2025. 



Théories et pratiques du curating                                                                         Marie Marcaud  

M.M : Pour finir, en regardant vers le futur, qu'est-ce que vous vous aspirez à être comme 
curatrice ?  

A.A : Plus encore, beaucoup plus. Je viens de commencer ! [rires] 

M.M : Si vous deviez donner un conseil à la jeune curatrice que vous étiez à vos débuts, 
quel serait-il ? 

Les mêmes que pour la journaliste que j’étais. Il ne faut pas trop suivre. Il faut prendre le temps 
de t’écouter toi-même, de voir ce qui t'intéresse et de créer ça. Il y aura toujours le changement, 
il y aura toujours le bruit, le Zeitgeist… c'est super éphémère et ça change très vite. Quand tu 
choisis ton truc, ça doit être pour toi. C'est comme ça que tu développes une voix.  

  


