
Architectures  utopiques 
d ’ intégration 

et 
architectures  arcadiennes 

de  l ibération 

Intentionnalités et éthiques architecturales face à l’histoire 

 

Marc Brabant

ARCHITECTURE, TEMPORALITÉ, HISTORICITÉ 

Société internationale pour l’architecture et la philosophie

2025.12.11 - ENS, Paris

M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S



Architectures 
utopiques 

d ’ intégration 
et 

architectures 
arcadiennes  de 

l ibération 

Intentionnalités et éthiques architecturales face à 
l’histoire 

Texte de la présentation orale

Je vais démarrer mon propos par un court texte, un conte, qui va nous mener de plain-

pied dans la complexité du sujet auquel je souhaite donner des propositions de clarifi-

cations.

M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

2



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

3

Babel,

Dans les lointaines vallées de l’Euphrate, chacun assembla ses pierres, matérialisa ses rêves.

Se juxtaposèrent là des récits de plus en plus nombreux et de plus en plus complexes.

Les constructions y incarnèrent les fantasmes individuels et les idées collectives. 

Il s’y côtoyaient les rêves d’hier et ceux des avenirs possibles.

La Cité fut bâtie de cette richesse. 

L’accumulation de ces libres imaginaires constituait son âme,

les architectes lui appliquèrent l’apparence d’ordre et la flamboyance, ils avaient en idée sa perfection.

Cette cité, se plaît-on aujourd’hui à croire, a été heureuse.

Le langage y était en partage, les rêves étaient accordés.

Avec le temps, insidieusement, au rythme de l’accroissement, on glissa vers le temps de la disparition 

des évidences et vers celui des complexités excessives, 

puis vers celui des incompréhensions et des vaines affirmations. 

Puis, finalement, vers celui de la perte des espérances. 

La juxtaposition de libertés innombrables aboutit aux assujettissements consentis, au contrôle puis à 

l’oppression. Vint alors le temps des intolérances, des obligations, des coercitions et des interdits. 

Les pierres furent codifiées et contraintes,

	 leur langage devint pesant. 

Les préoccupations de cohérence et les efforts d’artifices d’ordres, s’imposèrent au bâti, sans se 

préoccuper des désirs qui lui permettent d’être. 

Vinrent les outrances et le désamour.

Les dégénérescences et les écroulements se multiplièrent , on se détourna.

Certains cherchèrent le salut dans les tentatives désespérées motivées par des nostalgies d’ordres 

pourtant impossibles. Vivant sous le regard d’un passé figé, ils interdirent l’avenir.

Ils ne purent que ralentir l’effondrement des pétrifications.

D’autres, au contraire, fuirent Babel et partirent au loin dans les montagnes d’Arcadie.

Ils y bâtirent dans la solitude, chacun pour eux-mêmes, sous les étoiles, des rêves de libertés 

renouvelées. Ils bâtirent, pour leur âme, des maisons merveilleuses.

Ils remplirent les pierres de leurs rêves.

Heureuses et simples, ces maisons ne furent jamais assez grandes pour accueillir les amitiés.

On les assembla de plus en plus nombreuses et de plus en plus hautes.

Cette cité en croissance infinie, jamais ne serait assez parfaite, puissante et haute.



Babel, planche extraite du livre d’artiste KATAKLUSMOS, Les Mondes du premier homme, 2025.
4



Le mythe de Babel et de l’effondrement des sociétés complexes

Dans ce conte rédigé en clin d’oeil à Hegel, on retrouve mêlés au moins deux mythes :

Celui de Babel, évidemment, qui positionne les vanités individuelles et collectives face 

à l’humaine finitude et l’inexorable du temps : le récit relate l’évolution depuis un enthou-

siasme lié à l’assurance collective et l’énergie de l’édifications, vers un sentiment de 

perte de sens, de disparition de langage commun et d’effondrements. 

Ce mythe renvoie également à l’idée de l’inéluctable Effondrement des sociétés com-

plexes défendu par J. Tainter1 dans son ouvrage éponyme, ouvrage éclairant pour inter-

préter notre actualité, submergée de sentiment de fin du monde.

Ce conte intègre par ailleurs une vision cyclique de l’histoire, produite par deux idéaux 

complémentaires mis dans un jeu de tension dynamique. Il y a d’un côté l’Utopie, idéal 

bien connu dont l’objet est l’organisation parfaite des cités et, de l’autre, l’Arcadie que je 

propose en contrepoint. J’adosserai cette philosophie de l’histoire au modèle proposé 

par Platon dans Les Lois.

Le remplacement des mondes de Platon à Kant

Dans cet ouvrage important, un des interlocuteurs, l’Athénien, réfléchit à l’établissement 

des civilisations. Il y interroge l’origine des paradigmes et des croyances qui fondent les 

lois et les constitutions. Pour son enquête, il propose une logique d’éternel recomen-

cement : au sein d’une durée immense et inimaginable2, dit-il, les civilisations et les 

mondes, comme tous les êtres, naissent et meurent. Les cités et les civilisations vont de 

la vie à la mort en passant par la dépravation, les déluges successifs se chargeant des 

destructions. Cité, organisation civile, arts, lois, et, avec cela, la perversité en abondance3, 

écrit-il, disparurent, les villes étant situées dans les plaines et en bord de mer furent alors 

détruites de fond en comble4. 

Le cycle des mondes ainsi proposé va des sociétés complexes à la perdition, puis à la 

renaissance par la simplicité et la pureté retrouvées. L’humanité, à chaque fois, se donne 

l’Arcadie comme nouveau départ. Elle se retrouve systématiquement réduite à un tout 

petit groupe d’humains, à un individu et son foyer familial. Parmi les hommes qui vivaient 

alors, nous dit l’Athénien dans sa description de l’après déluge, ceux qui ont échappé à 

la destruction ont dû généralement être des pâtres des montagnes, sur les sommets des-

quelles çà où là furent sauvegardées de petites étincelles de ce qui est le genre humain5. 

La vie qui en résulte est pure et simple. L’homme protégé par l’absence de civilisation y 

est pour de bonnes raisons naturellement bon.

Avant Rousseau, Platon, déjà, rend responsable les sciences, les arts et la société de la 

perversion des hommes, mais juge la civilité néanmoins inéluctable et souhaitable. 

1 TAINTER, L’Effondrement des sociétés complexes, 2020. (1988)	
2  PLATON, Les Lois, III, 676, 2007, p. 706.
3  PLATON, Les Lois, III, 678, 2007, p. 708.
4  PLATON, Les Lois, III, 677, 2007, p. 707.
5  PLATON, Les Lois, III, 677, 2007, p. 707.

M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

5



Il s’agit là d’un questionnement classique et récurrent dans l’histoire de la philosophie : 

pourquoi et comment se crée la complexité sociétale qui rend la vie humaine tellement 

contrainte ? 

Reformulée par Kant dans son Histoire universelle au point de vue cosmopolitique, la 

question présente un antagonisme6 fondamental entre un idéal de vie simple mais mi-

santhrope et le développement du sublime génie humain motivé par la contrainte gé-

nérée par la présence du prochain. Sans ces qualités certes en elles-mêmes peu sym-

pathiques, d’insociabilité, d’où provient la résistance que chacun doit nécessairement 

rencontrer dans ses prétentions égoïstes, écrit-il, tous les talents resteraient à jamais en-

fouis dans leurs germes au milieu d’une existence de bergers d’Arcadie, dans un amour 

mutuel, une frugalité et une concorde parfaites7. En ce sens, la tension entre l’idéal indi-

vidualiste Arcadien et le besoin de cité semble structurel.

Ces récits d’origines et de cycles racontent que les regroupements d’individus de plus 

en plus nombreux imposent de transformer les habitudes, rythes et coutumes en lois et 

législation.

L’ordre naturel est petit à petit remplacé par des contraintes négociées ou imposées. 

Le simple bonheur se perd, la compréhension immédiate de l’ordre et les principes par-

tagés se corrompent. La complexification des relations et les sciences deviennent né-

cessairement tellement savantes qu’elles dégénèreront inmanquablement en finalités 

sans finalité, possiblement nocives. 

La tension polaire Arcadie-Utopie et les besoins existentiels fondamentaux

En corélation avec ces cycles et en me basant sur l’étude des imaginaires du XVIIIème 

siécle, j’ai donc établi la dualité Arcadie-Utopie qui repose sur un principe dynamique 

de libération. 

Dans l’histoire, il y a, selon cette hypotthèse, continuellement deux pôles complémen-

taires et irréductibles l’un à l’autre, entre lesquels toute vie humaine oscille dans une 

logique homéostatique.

• D’un côté, le pôle Arcadien. Il représente un besoin fondamental de liberté, c’est-à-dire 

celui de se libérer de toute contrainte sociale. Cette pulsion implique la responsabilité 

de soi-même, tant pour la vie matérielle que spirituelle. Cette quête peut être exaltante. 

Elle peut aussi être une source de doute métaphysique vertigineux face à l’inexorable 

finitude. 

• De l’autre côté, il y a, en contrepoint, le pôle utopique. Il ordonne le besoin de certi-

tudes et de sécurisation et donc de prise en charge de l’individu par la rationalité et la 

société. Ce besoin induit une quête de maîtrise et de contrôle des risques matériels et 

spirituels. Il implique alors une soumission volontaire de chacun aux lois, aux langages, 

aux idéologies, aux récits et aux religions. 

Il induit un choix de déresponsabilisation apaisant. D’une certaine manière, ce second 

pôle peut également constituer une libération : celle de soi-même. 

6  KANT, Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique, 2020, p.16.
7  KANT, Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique, 2020, p.16.

M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

6



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

7

Ces deux pôles offrent ainsi, dans un jeu de tensions dynamiques, ce que j’appelle un 

principe de libération qui n’est pas sans lien avec les logiques de projections qu’Ernst 

Bloch appelle principe espérance, c’est-à-dire la production d’imaginaires existentielle-

ment nécessaires qui définissent des idéaux que l’on peut désirer accomplir. 

Le jeu pendulaire entre les aspirations vers l’Arcadie ou vers l’Utopie produit un va et 

vient entre le désir d’intégration et le désir de désaliénation.

A l’échelle des civilisations l’Arcadie exprime des désirs de simplification lors des mo-

ments de fin et de grands changements civilisationnels. On retrouve ainsi le renouveau 

du thème Arcadien au XVIème siècle puis celui de la pastorale au XVIIIème siècle notam-

ment dans la littérature et les arts. En temps de crise des valeurs partagées et du lan-

gage commun, l’Arcadie se présente comme un recours.

L’architecture confrontée à l’Arcadie

L’étude de ces moments zrcadiens de libérations montre qu’ils constituent une remise 

en question fondamentale de l’architecture.

Pour analyser cet imaginaire particulier, je me suis appuyé sur le corpus assemblé par 

l’achitecte néoclassique Friedrich Wilhelm von Erdmannsdorff pour la réalisation du 

royaume-jardin idéal de Wörlitz-Dessau et en particulier sur la bibliothèque à caractère 

de manifeste qu’il conçut avec le prince. On y trouve regroupés les textes majeurs évo-

quant l’Arcadie depuis les antiquités jusqu’aux modernités anglaise, françaises ou alle-

mandes. 

Ces nombreux textes et les modèles politiques Arcadiens qu’ils comportent, décrivent un 

retour systématique à la nature et la constitution de petits groupes non urbains. 

Ce qui m’a frappé, dans ces idéaux, c’est que les arts ainsi que l’architecture et les ar-

chitectes en sont systématiquement banis.

Le rejet de l’art architectural indique qu’il est incompatible avec la liberté recherchée. 

On retrouve ce rejet chez Rousseau, évidemment, mais aussi chez Wieland, Haller, Fé-

nelon, Schnabel, Gessner, Heinse et bien d’autres.

Néanmoins, chez tous, bien que l’on refuse le grandiose des villes ainsi que les arts, les 

sciences et l’architecture, la beauté, elle, est désirée, omniprésente et les maisons sont 

particulièrement soignées et jolies.

Ce constat conduit nécessairement à deux interrogations majeurs :

• En quoi ces jolies maison ne sont pas de l’architecture ? d’abord,

• Puis : Qu’est ce qui différencie les beautés recherchées, de l’art, qui est lui condamné ?

Cela oblige à une série de questions dont les réponses constituent le coeur de ma thèse

La première question est absolument frontale : Qu’est-ce que l’architecture ?

Cette définition est un préalable nécessaire pour répondre à d’autres questions qui se 

présentent en cascade :

- Qu’est ce qui différencie une architecture d’une simple construction?

- L’architecture est-elle un art, peut-elle être un art ?

- Dans l’affirmative, est ce que toutes les architectures relèvent de l’art ?



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

8

- Dans le cas contraire, qu’est ce qui différencie une architecture qui relève de l’art d’une 

autre ?

- Quelle est la nature de l’art architectural et quelle est sa légitimité ?

Et enfin : - La légitimité éthique de l’art en architecture est-elle à tout moment de l’histoire 

la même ?

Définition de l’architecture

Pour définir l’architecture, je propose comme point de départ le truisme suivant : l’archi-

tecture est une construction qui réclame un architecte. 

La légitimité de ce dernier ne s’établit évidemment par sur un titre mais sur sa nécessité, 

c’est-à-dire sur une compétence et une science spécifique . Le bâtiment architectural est 

alors une construction qui ne peut pas exister sans ce savoir.

L’architecte, Platon déjà le souligne dans Le Politique, ne fait ni par lui-même, ni pour 

lui-même. Il ne construit pas mais il rend possible. Pour l’essentiel, il organise et planifie, 

rassemble des spécialistes divers et ordonne. 

Il en découle donc pour l’architecture cette définition :

Elle est une construction complexe qui exige un savoir théorique et une autorité et im-

plique une organisation sociétale hiérarchisée et assujettie à une cause commune. Elle 

soumet les parties à l’ensemble et les moyens au résultat. En conséquence, l’architec-

ture est, dans son ontologie, un acte violent et holiste car la totalité prévaut sur les parties 

et la collectivité prévaut sur l’individu.

L’architecture est, de fait, la matérialisation de l’ordre du monde issu du langage com-

mun. L’architecture constitue en cela la représentation, par le bâtiment, d’une société 

pour elle-même et par elle-même.  

L’architecture ainsi définie je la nomme mondaine. L’architecture mondaine construit, 

exprime et maintien la cohérence de mondes sociétaux. Elle est ontologiquement liée au 

collectif et on comprend à la fois la fascination des architectes pour les Utopies en tant 

que quête de perfection totalitaire, et leur banissement des idéaux Arcadiens.

Par ailleurs, dans ce jeu où la construction tend à la société le reflet d’elle-même, on 

pressent que l’architecture ne peut-être moralement bonne que quand la société est 

heureuse et qu’elle est dérélictive dans les situations de dégradation des valeurs com-

munes.

Si on en revient au conte de départ, on perçoit également qu’elle est structurellement 

impliquée et impactée par les jeux de construction-effondrement et on pressent que se 

jouent là des questions éthiques qui nous concernent aujourd’hui tout particulièrement. 

L’architecture confrontée à l’acosmicité

Notre monde actuel, sous tous les aspects (géopolitique et moral autant que social, éco-

logique et sanitaire) s’effondre, nos constats de désastres sont ceux d’un monde que 

nos valeurs ne parviennent plus à maintenir cohérent et qui pour cette raison ne nous 

convient plus. Notre système de valeurs, notre Babel s’effondre. Dans un tel contexte, 

quel est le sens de l’action architecturale ? 



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

9

En même temps que nous déplorons l’apocalypse que nous créons, nous rejetons notre 

monde et rêvons déjà du monde d’après. 

Dans les mots de Michael Fœssel, dans son Après la fin du monde : un monde que l’on 

est pressé de voir finir n’est déjà plus un monde8. La vie dans la perte du monde et dans 

la perte de soi est ce qu’il appelle l’acosmicité. On ne vit plus, dans ces conditions, la 

construction enthousiaste d’un monde ou d’une société mais son étiolement.

La vie dans cette acosmie est contraire à toute vie bonne car elle produit des empêche-

ments de déploiement d’existence, d’au moins deux manières fondamentales :

• Elle produit d’abord la perte du présent qui empêche toute possibilité de transcen-

dance ou de satisfaction dans l’immanence. La vie se retrouve assujettie aux nécessités 

et aux contingences vidées de sens et de substance9. Ainsi, les excès de technique, 

d’administration et de technocratie mécanique prennent de plus en plus de décisions de 

façon prédéterminée et indépendamment de nos expériences, voire se substituent à nos 

capacités de choix et de libre détermination de nous-mêmes10. Nous perdons l’aventure 

individuelle de l’existence, nous nous abandonnons et nous perdons la possibilité du 

déploiement de nous mêmes. La société au lieu d’être rassurante et aidante devient 

assujetissante et anxiogène.

• Il y a ensuite la perte de l’avenir. Face à la perte du monde, se constitue une nostalgie  

d’auto-défense, la création, pour se rassurer, d’un ordre ancien fantasmé et illusoire. Il en 

découle un refus de toute nouveauté ; une défiance à l’égard de l’inattendu, une peur vis-

à-vis de tout changement et de tout progrès, process bien décrit par Berger et Luckman 

dans leur célèbre ouvrage La construction sociale de la réalité11. Le réel se pétrifie et nous 

n’accueillons plus le possible. 

Les deux architectures mondaines

Cette situation d’acosmicité dans une situation de vie sociétale, met nécessairement 

en jeu des questions d’éthiques puisqu’elle concerne directement les possibilités, pour 

chacun de vie bonne et de qualification de nos actions.

Dans ce cadre, il semble nécessaire d’analyser de nouveau l’acte architectural et de 

distinguer deux types d’agissements  :

• Il y a d’abord l’architecture mondaine que je nomme constitutionnelle. Elle participe 

du mouvement ascendant. Sa situation historique fait qu’elle a pour objet de mettre en 

forme un monde nouveau libérateur et plein d’espérance. Chacun y projette une amélio-

ration qualitative de sa vie spirituelle et matérielle. 

L’aventure architecturale des républicanismes qui cherchèrent, par exemple avec l’in-

vention des équipements publics, à formaliser un contrat social d’égalité, de liberté et 

de fraternité enthousiasmant, furent de cet élan. Ce fut également le cas pour l’aventure 

du modernisme qui se donnait comme objectif la démocratisation du bien-être matériel.

Cette architecture est alors constitutionnelle, au sens où elle constitue un monde com-

mun et qu’elle construit et matérialise, par les bâtiments, une Constitution, c’est à dire 

les bases morales ou législatives du vivre ensemble. Dans cette dynamique positive, elle 

participe à la fois d’une libération et d’une édification du collectif.
8  FŒSSEL, Après le fin du monde, 2019, p. 285.
9  Voir FŒSSEL, Après la fin du monde, 2019, pp. 79-84.
10  FŒSSEL, Après la fin du monde, 2019, p. 9.
11  BERGERET LUCKMANN, La construction sociale de la réalité, 2022 (1966).



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

10

• Il y a par ailleurs, dans le cadre des effondrements des architectures mondaines acos-

miques. Face aux fins de mondes, elles produisent une logique de maintien d’un ordre 

désuet  Elle ralenti plus qu’elle ne promeut le développement d’un ordre nouveau. Elle 

est fondamentalement réactionnaire, dérélictive et liberticide. Cette architecture colla-

bore à un système acosmique et abstrait, vide de sens et contraire à la vie heureuse. 

L’assujetissement qui constitue la mondanité devient alors problème et impose qu’elle 

soit interrogée éthiquement et pratiqué avec doute et conscience.

Arcadie et esthétique

Revenons en à la problématique de l’art. 

La condition Arcadienne, nous l’avons vu, mit en question l’acceptabilité de la beauté 

et de l’art qui furent tout comme l’architecture, bani des idéaux de vie dans des natures 

idyliques accueillantes.

Cette radicale mise en doute s’accompagna, pour l’art, d’une révolution profonde.

Elle fut réalisée par l’invention et l’établissement de l’esthétique qui déclassa la beauté 

et l’art basés sur des notions de goût et de convention lesquelles reposaient en grande 

partie sur une logique aristocratique d’ordre sociétal.

La philosophie permit, par étapes, de dépasser l’inadéquation dénoncée, notamment 

par Rousseau, pour redéfinir complètement le statut de la beauté qui de conventionnelle 

se recentra au contraire sur la singularité de la personne. Les réflexions qui allèrent à 

travers le XVIIIème siècle de Burke à Montesquieu, mirent au point l’esthétique dont Bau-

mgarten créa le néologisme12. Ces pensées délogèrent par degrés le beau de l’objet 

pour le reporter sur l’individu et dans sa sensibilité. 

La contradiction fut ainsi levée, l’art put quitter l’Utopie pour prendre sa place en Arcadie.

Pour simplifier ce mouvement fut achevé par Kant dans sa Critique de la faculté de juger 

laquelle constitue l’aboutissement de la philosophie esthétique orthodoxe. 

Le beau et l’art sont désormais définitivement désidéologisés et installés dans le do-

maine du subjectif et de l’individuel.

Ils constituent un pôle essentiel de la spiritualité de chacun.

Le beau et l’art, si nous condensons les formulations de Kant, se caractérisent par la 

provocation du sentiment de plaisir et de peine13 et celui d’une libre légalité de l’imagina-

tion14, l’entretien du libre jeu des facultés représentatives15, ou la capacité de donner un 

élan aux facultés de l’esprit16. 

Les caractéristiques principales du Beau kantien désidéologisé sont : plaisir désintéres-

sé, finalité sans fin, universalité sans concept et régularité sans loi. 

Kant veut dire que l’on jouit de la chose belle sans pour autant vouloir la posséder, on la 

voit comme si elle était organisée à la perfection pour un objectif particulier alors qu’en 

12 BAUMGARTEN Alexander Gottlieb, Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant au poème 
(1735) et Esthétique (1750 - 1758).
13 KANT, Critique de la faculté de juger, 1993, Introduction, III.
14 KANT, Critique de la faculté de juger, 1993, § 22, Remarque générale sur la première section de l’analytique.
15 KANT, Critique de la faculté de juger, 1993, § 22, Remarque générale sur la première section de l’analytique.
16 KANT, Critique de la faculté de juger, 1993, § 49.



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

11

fait, l’unique fin à laquelle cette forme tende est sa subsistance, et c’est pourquoi on 

l’apprécie comme si elle incarnait à la perfection une règle, alors qu’elle est règle en soi.

La caractéristique existentielle, c’est-à-dire téléologique, de l’art esthétique, est la pro-

duction du sentiment d’un ordre du monde, qui, par le plaisir qu’il produit, permet d’en-

trevoir, par transcendance, l’intuition confuse d’un sens de l’existence.

De fait, les objets de l’art ne sont ni fonctionnels, ni utiles, et ne sont pas susceptibles de 

tenir un discours univoque. Ils n’ont aucune fin en dehors d’eux-mêmes, et échappent 

fondamentalement à toute instrumentalisation.

Ils sont en cela strictement désidéologisés. L’art ainsi redéfini est fondamentalement et 

par nature a-social.

Au regard de ces définitions quant à l’art, nous pressentons un conflit majeur entre l’ar-

chitecture et ce nouveau beau moderne.

Approche d’un art achitectural esthétique17

L’extraction de la pure beauté de l’amoncellement de concepts arbitraires par la Critique 

kantienne, a pour conséquence de libérer l’art de toute connotation sociétale et idéolo-

gique.

Si elle veut se maintenir parmi les arts, l’architecture doit dorénavant nécessairement se 

recentrer sur la libre subjectivité de l’individu à l’exclusion de toute autre prédétermina-

tion. 

Elle doit donc non seulement limiter toute expression de fonction ou d’ordre sociétal, 

mais également rejeter strictement tous les canons du beau platonicien auxquels elle 

était particulièrement attachée. Cela concerne notamment les quêtes de perfection liés à 

la raison qui relèvent de principes géométriques ou mathématiques tels que la régularité, 

la symétrie, les proportions, les règles etc.

Sur le fond, la pensée de Kant sur l’architecture en tant qu’art invalide totalement la 

trilogie vitruvienne. La solidité et l’utilité sont au mieux des préalables à l’existence du 

bâtiment mais ne peuvent pas contribuer à l’art en architecture. La rupture de fond pro-

voquée par Kant est considérable et on s’interroge comment l’architecture peut bien, 

encore, se maintenir dans le domaine des arts.

Définition d’un art architectural esthétique kantien

Pour que l’architecture puisse se maintenir parmi les arts, ce que Kant ne réfute pas, il 

faut donc la réconcilier avec l’esthétique.

L’architecture en tant qu’art doit, dès lors se manifester par sa capacité à provoquer des 

sentiments, par l’œuvre. Quels sont les sentiments que l’architecture est susceptible de 

provoquer  et qui font sa spécificité ? 

Kant convoque pour différencier l’architecture de la sculpture, l’idée d’usage. Une préci-

sions’impose, c’est de la transcendance de l’usage par l’idée dont parle Kant, et l’usage 

de l’architecture c’est l’organisation de la présence dans le monde.

Cela induit alors pour l’art architectural la définition suivante:

17 A ce propos, voir également : GUYER, Kant and the Philosophy of Architecture, 2011.



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

12

L’architecture en tant qu’art se caractérise par sa vocation à provoquer par l’œuvre des 

sentiments spécifiques qui répondent à la projection de soi en imagination, dans de 

libres manières d’habiter des mondes. 

L’art architectural a alors pour objet, celui de nous procurer du plaisir en nous y amé-

nageant par l’imagination qu’il provoque, une place bénéfique. L’architecture en tant 

qu’art est un travail sur l’espace d’existence et sur la présence ; l’habiter, au sens philo-

sophique, heideggerien est le sujet de ses représentations. 

Le sujet de la beauté en architecture est donc de raconter que le monde est bon pour 

nous en tant qu’humains, que l’espace nous est favorable et que le temps l’est aussi 

pour déployer nos vies. Elle peut nous faire ressentir que nous pouvons échapper à la 

finitude par la contemplation et la méditation ou au contraire nous offrir la possibilité de 

tirer profit de la fragilité, de la délicatesse, de la préciosité et de l’éphémère. Elle peut 

aussi nous faire approcher du sentiment de perte de soi dans l’harmonie d’un grand tout.

Par voie de conséquence, la finalité de l’architecture n’est donc pas dans l’expérimen-

tation d’un objet ou dans la construction mais dans l’idée de la présence au monde 

proprement humaine et métaphysique qu’elle représente. 

L’art architectural pur ainsi défini, a pour seule fin l’émotion de l’individu, son objet est 

d’apporter à chacun des possibilités de plaisir et de réconciliation pour, dans les mots 

de Jean-Luc Nancy, se sentir exister sans que ce soit une absurdité ou une existence 

coupable sous la menace d’une condamnation18.

Conclusion: la dynamique Arcadie Utopie et l’éthique

Notre question initiale concernait la complémentarité, dans la succession des construc-

tions et des effondrements, des dynamiques d’intégrations et de libération, d’idéaux 

utopiques et Arcadiens, des architectures mondaines et de l’art architectural pur, et elle 

interrogeait en particuier comment ces deux pôles s’enrichisent l’un l’autre.

En guise de réponse, je me référerai à deux textes remarquables.

Le premier est le Télémaque de Fénelon. Celui-ci me souffla l’idée d’idéaux bi-parti. 

Dans ce récit destiné à l’éducation du futur roi, Fénelon dépeint non seulement des si-

tuations idéales utopiques par lesquelles il expose divers systèmes politiques afin d’en 

tirer des leçons de vertus politiques mais aussi des situations Arcadiennes.

Les expériences de la Bétique ou du désert d’Oasis, entre autres, lui servent à exposer 

au jeune prince les conditions de la dignité humaine et d’établir les solides considéra-

tions de l’humain de l’homme qui sont les préalables nécessaires à tout forme de gou-

vernement bon.

Le second est un texte admirable de Friederich Schiller qui est d’une contemporanéité 

confondante et que je me suis permis de traduire. En 1794, c’est à dire au moment de 

la Terreur, son éditeur Cotta proposa à Schiller de créer une revue politique. Après mure 

réflexion il préféra prendre une position différente et il crea la célèbre revue Die Horen.

Voici un passage du texte programmatique qui fut publié pour la promotion de la sous-

cription.

18  NANCY, L’infinité du progrès est un mauvais infini, 2020, p.9.



M a r c  B r a b a n t  -  2 0 2 5 . 1 2 . 1 1  -  m a r c b r a b a n t . n e t
Architecture-Temporalité - Historicité, Société internationale pour l’architecture et la philosophie
L ’ A R T  A R C H I T E C T U R A L  D A N S  L ’ E N J E U  D E  L A  C O N S T R U C T I O N  D E S  M O N D E S

13

À une époque où le proche bruit de la guerre effraie la patrie, où les combats 

des opinions et des intérêts politiques reproduisent cette guerre presque dans 

chaque cercle et n’en chasse que trop souvent les muses et les grâces, où ni les 

conversations ni les écrits du jour n’offrent de salut à ce démon omniprésent de la 

critique de l’état, il serait aussi osé que méritoire d’inviter le lecteur si distrait, à une 

conversation d’un genre tout à fait opposé. En effet, les circonstances du moment 

semblent promettre peu de chance à un écrit qui s’imposera un strict silence sur 

le sujet favori du jour et cherchera sa gloire à plaire par autre chose que ce par 

quoi tout plaît maintenant. Mais plus l’intérêt limité du présent met les esprits en 

tension, les restreint et les assujettit, plus devient pressant le besoin de leur rendre 

leur liberté par un intérêt général et supérieur pour ce qui est purement humain et 

qui s’élève au-dessus de toute influence des temps, et d’unir à nouveau le monde 

politiquement divisé sous la bannière de la vérité et de la beauté. [...]

Au milieu de ce tumulte politique, elle doit constituer pour les muses et les charites 

un cercle étroit et confidentiel, d’où sera banni tout ce qui est marqué d’un impur 

esprit de parti. Mais, s’interdisant toute relation avec la marche actuelle du monde 

et avec les prochaines espérances de l’humanité, elle interrogera l’histoire sur le 

monde passé et la philosophie sur le monde à venir, elle recueillera des traits isolés 

sur l’idéal d’une humanité ennoblie[...] et elle s’emploiera à l’édification silencieuse 

de concepts plus justes, de principes plus purs et de mœurs plus nobles, dont 

dépend finalement toute véritable amélioration de l’état social. Dans la suite de cet 

ouvrage, on poursuivra ce but unique aussi bien par jeu que par sérieux, et aussi 

différentes que soient les voies empruntées pour y parvenir, elles viseront toutes, de 

près ou de loin, à promouvoir la véritable humanité. 

On s’efforcera de faire de la beauté la médiatrice de la vérité et de donner à la 

beauté, par le biais de la vérité, un fondement et une dignité supérieurs.19

Ce texte d’une actualité saisisante exprime mieux que je ne saurais le faire, à quel point il 

est essentiel, de temps à autre, de passer du politique à l’art pour retrouver individuellee-

ment les repères les plus fondamentaux.

L’Arcadie, comme l’art et l’art architectural constituent, c’est mon propos, un état de 

référence de nature éthique qui doit servir de fondement aux organisations mondaines.

19 SCHILLER, Ankündigung Die Horen, 1794. In: SCHILLER, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, 

2021, pp. 195-198. Traduction personnelle.


